
  Jurnal Bersama Ilmu Pendidikan 
https://jurnal.literasisains.id/index.php/DIDIK  
e-ISSN 3090 - 8418 | p-ISSN 3090 - 0891 
Vol. 1 No. 4 (November 2025) 225-231 
DOI: 10.55123/didik.v1i4.351 

 

Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

225 

Relevansi Nilai-Nilai Universal Kemanusiaan dalam PAI: Respons 

terhadap Tantangan Intoleransi dan Krisi Moral  
 

Ade Ramli Hidayat1, Ilman Nafi’a2, Hajam3, Anam Khoirul Rozak4, Meiza Fajar Akbar5 
1,2,3,4,5 Doktoral Pendidikan Agama Islam, UIN Siber Syekh Nurjati, Cirebon, Indonesia 

Email: 1aderamlihidayat82@gmail.com, 2Ilman.crb72@gmail.com, 3hajam@syekhnurjati.ac.id, 
4anamrozak@gmail.com, 5meizafajarakbar@mail.uinssc.ac.id 

 

 

Informasi Artikel  Abstract 

Submitted 

Accepted 

Published 

:  25-09-2025 

:  28-10-2025 

:  15-11-2025 

 

Keywords: 

 This study is motivated by the increasing challenges of diversity in the global era, such 

as intolerance, radicalism, and humanitarian crises, which reveal a gap between the 

universal values of Islam, namely Karāmah al-Insān and Rahmatan lil‘Ālamīn, and the 

social practices of some communities, including in the context of Islamic Religious 

Education (IRE). To address these issues, this study uses a qualitative approach based 

on literature review through conceptual analysis, literature synthesis, and content 

analysis of recent scientific references discussing human values, religious moderation, 

and the reconstruction of IRE pedagogy. The results of the study show that transformative 

PAI can only be realized through a paradigm shift from a normative-doctrinal approach 

to a humanistic-transformative model that is dialogical, contextual, digitally literate, and 

action-based, with teachers as uswah ḥasanah and agents of change. This study confirms 

that the integration of the values of Karāmah al-Insān and Rahmatan lil 'Ālamīn into 

case-based curriculum and learning methodologies, reflective dialogue, digital literacy, 

and service learning can strengthen the humanistic orientation of PAI and serve as an 

effective strategy in countering narratives of extremism and fostering social piety 

oriented towards Maqāṣid al-Syarī‘ah.. 

Human Values 

Intolerance  

Islamic Religious Education 

Moral Crisis  

 

 

Abstrak 

 

Kajian ini dilatarbelakangi oleh meningkatnya tantangan keberagamaan di era global, seperti intoleransi, radikalisme, dan 

krisis kemanusiaan, yang menunjukkan kesenjangan antara nilai-nilai universal Islam yakni Karāmah al-Insān dan 

Rahmatan lil ‘Ālamīn dengan praktik sosial sebagian masyarakat, termasuk dalam konteks pembelajaran Pendidikan 

Agama Islam (PAI). Untuk menjawab persoalan tersebut, penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif berbasis studi 

pustaka melalui analisis konseptual, sintesis literatur, dan content analysis terhadap referensi ilmiah mutakhir yang 

membahas nilai kemanusiaan, moderasi beragama, serta rekonstruksi pedagogi PAI. Hasil kajian menunjukkan bahwa 

PAI transformatif hanya dapat diwujudkan melalui pergeseran paradigma dari pendekatan normatif-doktrinal menuju 

model humanistik-transformatif yang dialogis, kontekstual, digital-literate, dan berbasis aksi, dengan menempatkan guru 

sebagai uswah ḥasanah dan agen perubahan. Penelitian ini menegaskan bahwa integrasi nilai Karāmah al-Insān dan 

Rahmatan lil ‘Ālamīn ke dalam kurikulum dan metodologi pembelajaran berbasis kasus, dialog reflektif, literasi digital, 

serta service learning mampu memperkuat orientasi humanistik PAI dan berfungsi sebagai strategi efektif dalam 

membendung narasi ekstremisme serta menumbuhkan kesalehan sosial yang berorientasi pada Maqāṣid al-Syarī‘ah. 

 

Kata Kunci: Nilai-Nilai Kemanusiaan, Intoleransi, Pendidikan Agama Islam, Krisis Moral. 

 
1. PENDAHULUAN  

Perubahan sosial, politik, dan budaya pada abad ke-21 telah menghasilkan konfigurasi baru dalam kehidupan keagamaan 

yang menuntut reposisi pendidikan Islam, khususnya Pendidikan Agama Islam (PAI), sebagai instrumen pembentukan 

kesadaran etik dan kemanusiaan. Berbagai fenomena global yang mulai dari meningkatnya ekstremisme dan radikalisme 

keagamaan, intoleransi, hingga kekerasan berbasis identitas yang menunjukkan adanya jarak yang signifikan antara nilai-

nilai universal Islam, seperti keadilan, kesetaraan, persaudaraan, dan penghormatan terhadap martabat manusia, dengan 

praktik keberagamaan di sebagian masyarakat Muslim. Diskrepansi ini menegaskan urgensi penelaahan ulang efektivitas 

PAI dalam menginternalisasikan nilai humanisme Islam yang selaras dengan misi profetik Rahmatan lil ‘Alamin. 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.id


Ade Ramli Hidayat1, Ilman Nafi’a2, Hajam3, Anam Khoirul Rozak4, Meiza Fajar Akbar5 

 Jurnal Bersama Ilmu Pendidikan Vol. 1 No. 4 (2025) 225 – 231 

 
Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

226 

Dalam konteks pendidikan tinggi, khususnya pada Program Studi Pendidikan Agama Islam, kebutuhan untuk 

memperkuat karakter profetik PAI semakin penting. PAI idealnya berperan sebagai wahana pembentukan Insan Kamil 

yakni pribadi yang utuh secara spiritual, intelektual, moral, dan sosial. Namun, realitas menunjukkan bahwa praktik 

pembelajaran PAI di perguruan tinggi masih didominasi pendekatan normatif-legalistik yang lebih menekankan aspek 

kognitif-tekstual daripada pengembangan kesadaran etis, reflektif, dan dialogis. Orientasi pembelajaran yang demikian 

melahirkan permasalahan mitra berupa ketidaksesuaian antara tujuan ideal kurikulum PAI dan kebutuhan aktual 

mahasiswa dalam menghadapi pluralitas sosial, isu-isu kemanusiaan, serta dinamika keberagamaan kontemporer, 

sehingga menuntut adanya pendekatan transformatif berbasis filsafat Maqāṣid al-Syarī‘ah [1]. 

Menjawab tantangan tersebut, diperlukan rekonstruksi paradigma PAI melalui pendekatan yang lebih integratif dan 

humanistik. Kajian ini menawarkan solusi berupa model penguatan nilai kemanusiaan dalam PAI dengan 

mengintegrasikan prinsip Karāmah al-Insān dan paradigma Rahmatan lil ‘Alamin secara sistematis dalam kurikulum dan 

proses pembelajaran. Model tersebut memposisikan PAI bukan hanya sebagai mekanisme transfer pengetahuan 

keagamaan (ta‘līm), melainkan sebagai proses pembentukan adab (ta’dīb) dan pembinaan karakter transformatif 

(tarbiyah) [2]. Dengan demikian, PAI di perguruan tinggi diarahkan untuk melahirkan mahasiswa yang memiliki 

kepekaan etis, kemampuan berpikir kritis, sikap toleran, serta orientasi pada kemaslahatan sosial. Secara konseptual, 

rekonstruksi PAI berbasis nilai kemanusiaan merupakan kebutuhan metodologis sekaligus imperatif epistemologis bagi 

pendidikan Islam masa kini. Upaya ini diharapkan mampu menjembatani kesenjangan antara idealitas ajaran Islam dan 

realitas sosial, serta menghasilkan lulusan yang tidak hanya kompeten secara akademik, tetapi juga memiliki integritas 

moral dan kapasitas sosial sebagai agen rahmat bagi lingkungannya. 

Kajian ini hadir untuk menjawab kesenjangan tersebut melalui pengembangan model penguatan nilai kemanusiaan 

berbasis Karāmah al-Insān dan Rahmatan lil ‘Alamin yang diintegrasikan secara sistematis ke dalam kurikulum dan 

proses pembelajaran PAI. Upaya ini sekaligus memperjelas pertanyaan tujuan (research aims/questions) yang melandasi 

penelitian, yaitu: (1) Bagaimana nilai-nilai teologis Islam dapat diartikulasikan sebagai landasan filosofis kemanusiaan 

universal; (2) Bagaimana strategi implementasi PAI yang efektif dalam membentuk kesadaran etik, toleransi, dan 

tanggung jawab sosial mahasiswa; dan (3) Bagaimana PAI berbasis nilai kemanusiaan dapat memberikan kontribusi 

konseptual dan praktis bagi rekonstruksi pendidikan Islam di era global. 

1.1 Tinjauan Pustaka 

1.1.1 Konsep Dasar Pendidikan Agama Islam 

Konsep dasar Pendidikan Agama Islam (PAI) harus dipahami secara mendalam dan terstruktur, melampaui sekadar mata 

pelajaran di sekolah. PAI adalah sebuah sistem pendidikan holistik yang bertujuan membentuk pribadi Muslim seutuhnya 

(Insan Kāmil) [3]. yaitu individu yang matang secara spiritual, intelektual, moral, dan sosial. Pemahaman ini menuntut 

bahwa PAI bekerja bukan hanya pada level kognitif, tetapi juga pada ranah afektif dan psikomotorik, sehingga seluruh 

dimensi kemanusiaan peserta didik mendapat ruang pembinaan yang proporsional. Secara antropologis, manusia 

dipandang sebagai makhluk dualistik yang terdiri dari unsur jasmani dan Rohani, kedua unsur ini tidak dapat dipisahkan 

karena keduanya berfungsi sebagai basis kebermaknaan eksistensi manusia dalam perspektif pendidikan Islam [4]. 

Dengan landasan tersebut, PAI menekankan bahwa manusia memiliki dua mandat utama yang bersifat komplementer. 

Pertama, sebagai ‘Abd (Hamba Allah), manusia diarahkan untuk membangun hubungan vertikal (hablum minallāh) yang 

ditandai melalui kepatuhan, ketundukan, dan komitmen spiritual sebagai wujud penghambaan kepada Allah SWT. Peran 

ini menegaskan bahwa dimensi spiritualitas, ibadah, dan moralitas personal adalah fondasi etis yang harus tertanam kuat 

dalam diri peserta didik. Kedua, manusia memikul amanah sebagai Khalīfah fī al-Arḍ (Mandataris di Bumi) yang 

menekankan hubungan horizontal (hablum minannās) dan tanggung jawab sosial untuk menciptakan tatanan kehidupan 

yang adil, harmonis, serta dilandasi nilai kasih sayang. Mandat kekhalifahan ini mencakup tugas memakmurkan bumi, 

mengelola sumber daya dengan bijak, menjaga keberlangsungan alam, serta mengembangkan peradaban yang 

menghormati martabat manusia (Karāmah al-Insān). Kedua dimensi ini membentuk kerangka filsafat pendidikan Islam 

yang integratif: spiritualitas tidak boleh terputus dari tanggung jawab sosial, dan tanggung jawab sosial tidak dapat 

dilepaskan dari landasan nilai ketuhanan. Dalam konteks tersebut, misi PAI adalah mewujudkan Islam sebagai Rahmatan 

lil ‘Ālamīn, yakni agama yang membawa rahmat, kebaikan, dan kemaslahatan bagi seluruh alam tanpa batas identitas, 

etnis, suku, atau agama. Secara filosofis, misi ini menuntut agar pendidikan Islam menghasilkan individu dengan karakter 

inklusif, toleran, dialogis, serta mampu berkontribusi terhadap peradaban global. PAI tidak hanya mendidik peserta didik 

untuk menjadi pribadi yang saleh secara ritual, tetapi juga untuk menjadi aktor perubahan sosial yang memiliki kepekaan 

kemanusiaan, integritas moral, dan kemampuan untuk hidup secara produktif dan harmonis dalam masyarakat 

multicultural [5]. Dengan demikian, konsep dasar PAI tidak berhenti pada pengajaran doktrin keagamaan, tetapi 

menjangkau misi profetik berupa transformasi sosial yang berorientasi pada nilai keadilan, kemanusiaan, dan 

kemaslahatan universal. 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.id


Ade Ramli Hidayat1, Ilman Nafi’a2, Hajam3, Anam Khoirul Rozak4, Meiza Fajar Akbar5 

 Jurnal Bersama Ilmu Pendidikan Vol. 1 No. 4 (2025) 225 – 231 

 
Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

227 

1.1.2 Pilar-pilar Utama PAI 

PAI tidak hanya mencakup satu aspek, melainkan tiga pilar utama yang harus terintegrasi dalam proses Pendidikan [6]. 

Dimensi Kognitif (Aspek Akidah/Iman), Pilar ini berfokus pada keyakinan dan pemahaman teologis yang benar. 

Tujuannya adalah membangun kesadaran tauhid yang murni. Konsep Inti Tauhid (Keesaan Allah), pengakuan akan 

kenabian Muhammad (SAW), dan keyakinan pada rukun iman. Fungsi dalam PAI Sebagai basis epistemologis dan 

motivasi spiritual yang mendasari seluruh amal dan etika. PAI mengajarkan bahwa tindakan baik bersumber dari 

keyakinan yang benar. Dimensi Psikomotorik (Aspek Syariah/Ibadah), Pilar ini berfokus pada praktik ritual dan aturan 

hukum (fiqh). Tujuannya adalah melatih disiplin diri dan ketaatan. Konsep Inti Rukun Islam (shalat, puasa, zakat, haji), 

serta hukum muamalah yang mengatur interaksi sosial-ekonomi. Fungsi dalam PAI Sebagai latihan fisik dan mental untuk 

meningkatkan kualitas diri. Ibadah (misalnya shalat) bukan tujuan akhir, melainkan sarana untuk mencapai kesalehan 

sosial. Dimensi Afektif (Aspek Akhlak/Etika), Pilar ini adalah puncak dari PAI, berfokus pada moralitas, etika, dan 

karakter mulia. Tujuannya adalah menginternalisasi nilai-nilai universal. Konsep Inti: Karāmah al-Insān (Martabat 

Manusia), Al-'Adl (Keadilan), Al-Iḥsān (Kebajikan), dan Ukhuwwah (Persaudaraan) [7]. Fungsi dalam PAI Sebagai output 

transformatif PAI. Keberhasilan PAI diukur bukan seberapa banyak ritual yang dilakukan, tetapi seberapa besar dampak 

positif yang diberikan seseorang terhadap lingkungan dan sesama manusia. Akhlak adalah manifestasi praktis dari iman 

dan ibadah. Paradigma dan Pendekatan PAI Untuk menginternalisasi ketiga pilar di atas, PAI memerlukan pendekatan 

yang komprehensif [8]. 

1.1.3 Pendidikan Ta’lim, Ta’dib, dan Tarbiyah 

PAI bukan sekadar pengajaran (Ta‘līm) yang berorientasi pada transfer informasi, melainkan sebuah proses pendidikan 

integral yang mencakup pembentukan adab (Ta’dīb) dan pembinaan menyeluruh (Tarbiyah) yang menumbuhkan potensi 

spiritual, intelektual, emosional, dan moral peserta didik secara simultan [2]. Dalam kerangka epistemologi Islam, proses 

pendidikan ini menuntut hilangnya dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum, sebab seluruh pengetahuan baik yang 

bersifat normatif-teologis maupun empiris-saintifik berasal dari sumber yang sama dan diarahkan untuk kemaslahatan 

manusia. Karena itu, PAI harus bergerak melampaui pendekatan normatif-doktrinal menuju model pembelajaran yang 

kontekstual dan adaptif dengan dinamika perkembangan peradaban, termasuk kemajuan sains, teknologi digital, isu-isu 

etika global, krisis ekologis, serta problem kemanusiaan kontemporer yang membutuhkan respons moral dan intelektual 

yang memadai. Nilai dan akhlak pada dasarnya tidak dapat direduksi menjadi kumpulan teori, keduanya hanya dapat 

ditanamkan melalui keteladanan konkret yang dihadirkan pendidik sebagai uswah ḥasanah, memungkinkan peserta didik 

mengamati, meniru, dan menginternalisasi nilai dalam praktik kehidupan nyata. Pada titik ini, pendidik menjadi figur 

sentral yang menjembatani antara idealitas ajaran Islam dan realitas sosial, memastikan bahwa nilai keimanan dan etika 

terwujud dalam tindakan. Tujuan puncak dari PAI adalah membentuk Insan Kāmil (manusia paripurna), yaitu individu 

yang menampilkan kesalehan individual melalui keimanan yang kokoh, ibadah yang penuh kesadaran, serta integritas 

moral, menunjukkan kesalehan sosial melalui kemampuan berinteraksi secara adil, penuh kasih sayang, serta bertanggung 

jawab dalam kehidupan bermasyarakat dan memiliki kecerdasan majemuk yang mencakup kecerdasan spiritual, 

emosional, dan intelektual secara seimbang, sehingga mampu menjadi pemecah masalah (problem solver) yang relevan 

dalam konteks kehidupan nyata serta berperan sebagai agen kemaslahatan dalam peradaban manusia [3].  

2. METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi pustaka (library research) yang berfokus pada 

analisis konseptual dan interpretatif terhadap literatur primer maupun sekunder mengenai Pendidikan Agama Islam, nilai-

nilai kemanusiaan, dan paradigma Rahmatan lil ‘Alamin. Sumber data utama meliputi buku-buku filsafat pendidikan 

Islam, dokumen akademik, dan artikel jurnal bereputasi yang membahas Karāmah al-Insān, moderasi beragama, serta 

rekonstruksi kurikulum PAI di perguruan tinggi. Analisis data dilakukan melalui teknik content analysis yang mencakup 

proses reduksi data, kategorisasi tema, interpretasi makna, dan sintesis konsep guna menghasilkan kerangka teoretis yang 

komprehensif. Validitas temuan diperkuat melalui triangulasi sumber serta verifikasi silang terhadap literatur 

kontemporer. Penelitian ini mengacu pada pedoman metodologis dari Creswell [9] mengenai penelitian kualitatif dan 

model analisis konten Neuendorf  [10]. 

3. HASIL DAN PEMBAHASAN 

3.1 Artikulasi Nilai-Nilai Humanis: Karāmah al-Insān dan Rahmatan lil ‘Alamin 

Nilai Karāmah al-Insān sebagai prinsip kemuliaan manusia dan paradigma Rahmatan lil ‘Alamin sebagai misi profetik 

Islam merupakan fondasi teologis yang menentukan orientasi humanistik Pendidikan Agama Islam (PAI). Pemaknaan 

Karāmah al-Insān menegaskan bahwa setiap manusia, tanpa memandang latar belakang agama, budaya, maupun identitas 

sosial lainnya, memiliki martabat yang melekat dan tidak boleh direndahkan, sebagaimana dinyatakan dalam Q.S. al-Isrā’ 

[17]: 70; prinsip ini menuntut pendidikan Islam untuk menjamin penghormatan terhadap keberagaman, keadilan dalam 

perlakuan, serta pengakuan terhadap kesetaraan manusia. Sejalan dengan itu, paradigma Rahmatan lil ‘Alamin 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.id


Ade Ramli Hidayat1, Ilman Nafi’a2, Hajam3, Anam Khoirul Rozak4, Meiza Fajar Akbar5 

 Jurnal Bersama Ilmu Pendidikan Vol. 1 No. 4 (2025) 225 – 231 

 
Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

228 

menempatkan Islam sebagai sumber rahmat universal, yang mengharuskan peserta didik untuk menginternalisasi nilai-

nilai inklusivitas, empati, kemaslahatan publik, dan orientasi perdamaian dalam interaksi sosialnya. Landasan normatif 

ini tidak hanya memperluas cakupan kurikulum PAI dari sekadar transmisi doktrin menuju pembentukan karakter 

berwawasan kemanusiaan, tetapi juga menggeser orientasi pedagogis agar semakin sensitif terhadap isu sosial-

kemanusiaan seperti intoleransi, kekerasan simbolik, diskriminasi, dan ketidakadilan struktural. Dengan demikian, kedua 

nilai tersebut berfungsi sebagai kerangka etis sekaligus epistemologis yang membimbing perancangan kurikulum PAI 

berbasis kemanusiaan, sehingga pendidikan agama mampu berperan sebagai instrumen pembebasan, pemberdayaan, dan 

pendorong terciptanya tatanan sosial yang lebih adil serta harmonis dalam konteks masyarakat pluralistik. 

Kajian Nurul Zainab [11] dalam E-Journal UIN Madura menggarisbawahi bahwa kurikulum PAI berparadigma 

Rahmatan lil ‘Alamin harus dibangun di atas empat elemen: tujuan, isi, metode, dan evaluasi yang bersifat humanis, 

moderat, dan toleran. Menurut temuan tersebut, orientasi kurikulum yang berlandaskan nilai kemanusiaan mampu 

menjadikan PAI tidak hanya sebagai ruang transfer ilmu agama, tetapi juga arena internalisasi nilai etis dan sosial yang 

sesuai dengan konteks keberagaman masyarakat Indonesia. Kurikulum semacam ini secara filosofis dan pedagogis 

konsisten dengan prinsip Karāmah al-Insān, karena ia mengutamakan penghormatan terhadap martabat manusia dan 

mendidik peserta didik menjadi agen kemaslahatan sosial. Penguatan nilai kemanusiaan ini semakin relevan di era digital, 

ketika arus informasi keagamaan tidak lagi sepenuhnya dikontrol oleh otoritas ulama, melainkan tersebar luas melalui 

media sosial dan platform digital. Kondisi ini sering memunculkan konten keagamaan yang simplistik, intoleran, atau 

bias ideologis. Kajian dalam artikel yang ditulis oleh Rozak, dkk [12] menegaskan bahwa strategi pedagogis berbasis 

dialog dan integrasi nilai moderasi merupakan cara paling efektif untuk menumbuhkan karakter moderat di tengah 

derasnya disrupsi informasi. Model pembelajaran dialogis membantu peserta didik mengembangkan kemampuan berpikir 

kritis, kesadaran reflektif, dan keterampilan memahami perbedaan pandangan secara proporsional—semua ini merupakan 

bentuk operasionalisasi nilai Rahmatan lil ‘Alamin dalam konteks pembelajaran kontemporer.[12] 

Literatur tersebut juga menunjukkan bahwa internalisasi nilai Rahmatan lil ‘Alamin tidak dapat dicapai hanya melalui 

penyampaian materi normatif. Dibutuhkan pendekatan komprehensif yang mencakup literasi digital, literasi moral, dan 

literasi sosial, agar peserta didik mampu menyaring, menafsirkan, dan menanggapi informasi keagamaan yang beredar di 

ruang publik digital dengan tanggung jawab etis [13]. Dengan demikian, Karāmah al-Insān dan Rahmatan lil ‘Alamin 

bukan sekadar doktrin teologis, melainkan kerangka operasional untuk merancang pedagogi PAI yang relevan dengan 

kompleksitas sosial modern. Secara keseluruhan, berbagai studi tersebut menguatkan bahwa pemaknaan ulang atas dua 

konsep teologis tersebut akan memungkinkan PAI memainkan peran strategis sebagai pendidikan profetik yang dapat 

membentuk karakter humanis, toleran, dan adaptif. Dengan memasukkan nilai kemanusiaan ke dalam tujuan, konten, 

metode, dan evaluasi pembelajaran, PAI dapat menjadi instrumen transformasi sosial yang efektif dan menjawab 

kebutuhan zaman digital yang semakin plural dan dinamis.  

3.2 Strategi Implementasi PAI Transformatif 

Implementasi Pendidikan Agama Islam (PAI) transformatif menuntut pergeseran paradigma dari model pembelajaran 

normatif-legalistik yang selama ini dominan menuju pendekatan humanistik yang dialogis, kontekstual, dan berbasis aksi. 

Transformasi ini bukan sekadar perubahan teknis, tetapi reposisi mendasar bahwa keberhasilan PAI tidak diukur dari 

sejauh mana peserta didik menguasai aspek ritual dan kognitif, melainkan dari seberapa besar nilai-nilai Islam mampu 

diwujudkan dalam bentuk kontribusi sosial yang positif, penghormatan terhadap martabat manusia, serta kemampuan 

hidup secara damai dalam masyarakat multikultural. PAI transformatif karena itu harus menyentuh dimensi intelektual, 

emosional, sosial, dan digital peserta didik melalui strategi pedagogis yang mampu menginternalisasikan nilai Karāmah 

al-Insān yang menegaskan kemuliaan setiap manusia serta paradigma Rahmatan lil ‘Ālamīn sebagai etos rahmat dan 

kemaslahatan universal.[14] Inti dari implementasi ini adalah integrasi kedua nilai tersebut ke dalam struktur kurikulum, 

desain pembelajaran, dan metode evaluasi, sehingga PAI tidak berhenti pada pengajaran dogmatis, tetapi bergerak menuju 

pembentukan kesadaran etis yang menekankan keadilan, empati, toleransi, dan tanggung jawab sosial.[15] 

3.2.1 Rekonstruksi Kurikulum Berbasis Nilai Transformasi 

Urgensi rekonstruksi kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) transformatif semakin mengemuka dalam menghadapi 

kompleksitas sosial-keagamaan kontemporer. Realitas intoleransi, radikalisasi berbasis keagamaan, krisis etika publik, 

serta lemahnya sensitivitas kemanusiaan menuntut arah baru bagi pendidikan Islam yang tidak lagi terjebak pada 

pendekatan tekstual-legalistik yang rigid, melainkan harus bergerak menuju paradigma pembelajaran yang humanistik, 

kritis, reflektif, dan berorientasi pada tujuan syariat (Maqāṣid al-Syarī‘ah) [16]. Reorientasi tersebut membutuhkan 

penataan ulang struktur epistemologis dan pedagogis kurikulum PAI melalui integrasi yang seimbang antara Fiqh Ibadah 

dan Fiqh Mu‘āmalāt, sehingga nilai-nilai sosial seperti kepedulian, tanggung jawab publik, dan penghormatan terhadap 

kemanusiaan tidak ditempatkan sebagai aspek pelengkap, tetapi sebagai bagian inheren dari kesalehan itu sendiri [17]. 

Fokus kurikuler yang demikian mengedepankan pemahaman bahwa kesalehan ritual tidak dapat dipisahkan dari 

kesalehan sosial, karena keduanya merupakan dua dimensi keagamaan yang saling melengkapi. Dalam kerangka tersebut, 

gagasan Fiqh Progresif menjadi relevan sebagai rujukan epistemik yang menegaskan bahwa advokasi keadilan sosial (al-

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.id


Ade Ramli Hidayat1, Ilman Nafi’a2, Hajam3, Anam Khoirul Rozak4, Meiza Fajar Akbar5 

 Jurnal Bersama Ilmu Pendidikan Vol. 1 No. 4 (2025) 225 – 231 

 
Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

229 

‘adl), perlindungan Hak Asasi Manusia, pemberantasan korupsi, dan komitmen pada etika publik bukan hanya tuntutan 

moral, tetapi juga perintah agama yang sejalan dengan logika multidimensional Maqāṣid al-Syarī‘ah [18]. Fondasi 

teologis ini diperkuat oleh konsep Ukhuwwah Basyariyyah yang menempatkan persaudaraan kemanusiaan sebagai 

kewajiban normatif universal dan menjadi basis etis bagi penguatan Moderasi Beragama, terutama dalam menghadapi 

eksklusivisme dan praktik takfīr yang mengancam kohesi social [19]. Implementasi kurikulum yang berorientasi Maqāṣid 

memerlukan pendidik dengan kapasitas reflektif dan kompetensi transformatif, yang mampu mengontekstualisasikan 

tafsir secara kreatif dengan menekankan prinsip Hifẓ al-Nafs sebagai landasan penolakan terhadap segala bentuk 

kekerasan dan Hifẓ al-‘Aql sebagai dasar penumbuhan kemampuan berpikir kritis, sehingga PAI tidak lagi berfungsi 

sebagai instrumen reproduksi dogma, tetapi sebagai sarana pemberdayaan moral dan intelektual yang menyuplai peserta 

didik dengan kemampuan merespons persoalan kemanusiaan modern secara substantif dan visioner [20]. 

3.2.2 Metodologi Pembelajaran Transformatif dan Dialogis 

Metodologi pembelajaran PAI harus direkonstruksi secara radikal, dari model transfer pengetahuan kognitif (ta'līm) 

menuju orientasi pembinaan etika dan karakter yang komprehensif (Tarbiyah), dengan target menghasilkan kesalehan 

sosial dan agen perubahan yang mewujudkan Rahmatan lil 'Ālamīn. Pendekatan transformatif ini diimplementasikan 

pertama-tama melalui Pembelajaran Berbasis Aksi (Service Learning), yang bertindak sebagai medium paling efektif 

untuk menginkubasi nilai Ukhuwwah Basyariyyah melalui keterlibatan langsung mahasiswa dalam proyek kemanusiaan 

lintas-iman, sehingga menumbuhkan pemahaman empatik yang mendalam [21]. Selaras dengan penanaman nilai ini, 

Pembelajaran Berbasis Kasus (Case-Based Learning - CBL) merupakan metode krusial dalam mengasah pemikiran kritis 

dan melatih ijtihād sosial mahasiswa, mendorong analisis mendalam terhadap dilema etika kontemporer melalui kerangka 

Etika Islam dan Maqāṣid al-Syarī‘ah [22]. Dimensi intelektual-dialogis ini diperkuat melalui Diskusi Filosofis dan 

Pendidikan Dialogis yang menciptakan ruang aman bagi mahasiswa untuk merefleksikan hubungan keyakinan teologis 

dengan tanggung jawab kemanusiaan, sebuah prasyarat penting untuk melawan narasi radikalisme [23]. Keseluruhan 

metodologi ini hanya dapat berkesinambungan apabila dihidupkan oleh Pendekatan Keteladanan (Uswah Ḥasanah) dari 

pendidik, di mana integritas, keadilan, dan empati guru menjadi model hidup yang secara konsisten meneladankan nilai-

nilai transformatif [24]. Melalui integrasi seluruh metode ini, PAI bertransformasi menjadi ilmu yang berorientasi pada 

other-concern (kepedulian terhadap sesama), melahirkan individu yang aktif berjuang demi keadilan dan martabat 

manusia. 

3.3 Peran Transformatif Pendidikan PAI 

Pergeseran kurikulum PAI menuju orientasi Maqāṣid al-Syarī‘ah dan adopsi metodologi pembelajaran transformatif tidak 

akan mencapai efektivitas substantif tanpa keterlibatan aktif aktor kunci di tingkat implementasi, yaitu Guru PAI. Dalam 

kerangka pendidikan Islam kontemporer, posisi guru tidak lagi dapat dipahami sebatas mu‘allim (penyampai 

pengetahuan), tetapi harus berkembang menjadi murabbi (pembina karakter) sekaligus uswah ḥasanah (teladan moral) 

yang mampu menghadirkan nilai-nilai keagamaan dalam praksis keseharian. Keteladanan sebagai pendekatan non-

instruktif telah terbukti menjadi mekanisme paling kuat dalam internalisasi nilai kemanusiaan karena karakter moral lebih 

efektif dibentuk melalui keteladanan konkret daripada melalui penjelasan teoritis semata [24]. Dalam kerangka tersebut, 

guru PAI memiliki peran strategis dalam menumbuhkan Emotional Quotient peserta didik melalui perilaku empatik, 

perlakuan adil, dan sikap inklusif yang ditampilkan secara konsisten, sehingga peserta didik bertransisi dari orientasi self-

concern menjadi other-concern sebagai prasyarat lahirnya kepekaan sosial. Kemampuan guru dalam mengintegrasikan 

nilai-nilai kemanusiaan ke dalam interaksi pedagogis, baik melalui komunikasi interpersonal maupun desain 

pembelajaran, menjadikan perannya bukan sekadar fasilitator akademik, tetapi juga agen transformasi nilai yang 

menentukan arah pembentukan karakter peserta didik sesuai tujuan luhur Maqāṣid al-Syarī‘ah. 

Pendidik PAI juga dituntut berfungsi sebagai agen perubahan yang mampu memfasilitasi dialog, refleksi kritis, dan proses 

pemaknaan terhadap isu-isu sosial secara proporsional [23], sehingga peserta didik tidak hanya memahami ajaran agama 

dalam tataran konseptual, tetapi mampu menimbang realitas sosial melalui lensa etika Islam yang moderat. Dalam 

kerangka Pembelajaran Berbasis Kasus (Case-Based Learning), guru memegang otoritas akademik sekaligus tanggung 

jawab moral untuk mengarahkan mahasiswa menelaah problem kemanusiaan kontemporer seperti intoleransi, 

ketimpangan sosial, dan kekerasan berbasis identitas melalui perspektif wasathiyyah yang menekankan keseimbangan, 

keadilan, serta penghormatan terhadap keragaman, sehingga mereka memahami bahwa upaya mewujudkan keadilan 

sosial, komitmen anti-kekerasan, dan pemuliaan martabat manusia merupakan bagian integral dari Fiqh Mu‘āmalāt yang 

berorientasi pada kemaslahatan publik [22]. Konfigurasi peran ini menempatkan Guru PAI sebagai katalisator utama yang 

memastikan pendidikan agama tidak berhenti pada reproduksi pengetahuan normatif atau kepatuhan ritual, tetapi 

melahirkan individu dengan integritas moral-sosial, kemampuan literasi etis, serta kesiapan berkontribusi dalam 

mengaktualisasikan nilai-nilai Rahmatan lil ‘Ālamīn dalam konteks kehidupan sehari-hari.[25] Posisinya sebagai 

penghubung antara teks dan realitas menjadikannya figur sentral dalam memastikan bahwa ajaran Islam termanifestasi 

secara nyata melalui penghormatan terhadap Karāmah al-Insān dan penguatan Ukhuwwah Basyariyyah sebagai prinsip 

persaudaraan universal yang meneguhkan bahwa kemuliaan manusia merupakan dasar hubungan sosial dalam masyarakat 

plural [21]. 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.id


Ade Ramli Hidayat1, Ilman Nafi’a2, Hajam3, Anam Khoirul Rozak4, Meiza Fajar Akbar5 

 Jurnal Bersama Ilmu Pendidikan Vol. 1 No. 4 (2025) 225 – 231 

 
Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

230 

4. KESIMPULAN 

Kajian ini menegaskan bahwa nilai-nilai teologis Islam khususnya konsep Karāmah al-Insān sebagai prinsip pemuliaan 

martabat manusia dan misi Rahmatan lil ‘Ālamīn sebagai etika rahmat universal yang merupakan fondasi filosofis yang 

kokoh bagi penguatan orientasi humanistik dalam Pendidikan Agama Islam (PAI). Nilai-nilai tersebut menuntut 

keseimbangan antara kesalehan ritual (ḥablum minallāh) dan kesalehan sosial (ḥablum minannās), sehingga 

keberagamaan tidak berhenti pada praktik simbolik, tetapi menjelma menjadi tindakan etis dalam kehidupan 

multikultural. Temuan penelitian menunjukkan bahwa internalisasi nilai kemanusiaan universal dalam PAI hanya dapat 

dicapai melalui pergeseran paradigma dari pendekatan normatif-dogmatis menuju model humanistik-transformatif yang 

dialogis, kontekstual, digital-literate, dan berbasis aksi. Implementasi ini diwujudkan melalui metodologi seperti 

pembelajaran berbasis kasus, dialog filosofis, service learning, literasi digital keagamaan, serta keteladanan moral (uswah 

ḥasanah) dari pendidik yang berfungsi sebagai agen perubahan dan fasilitator refleksi kritis atas persoalan sosial-

kemanusiaan kontemporer. Secara konseptual dan praktis, PAI berbasis nilai kemanusiaan memiliki potensi strategis 

untuk merekonstruksi pendidikan Islam di era global, karena mampu menjadi penyangga terhadap narasi ekstremisme 

dan radikalisme sekaligus melahirkan generasi yang berintegritas moral, toleran, serta berkomitmen pada keadilan sosial 

dan penghormatan terhadap pluralitas sebagai manifestasi nyata dari etika Islam berorientasi Maqāṣid al-Syarī‘ah. Selain 

itu, kajian ini membuka ruang bagi penelitian lanjutan terkait pengembangan model pembelajaran empiris, instrumen 

evaluasi karakter humanistik, dan desain kurikulum integratif yang lebih aplikatif pada berbagai jenjang pendidikan. 

REFERENCES 

[1] K. Kusmana, “EPISTEMOLOGI TAFSIR MAQASIDI,” MUTAWATIR, vol. 6, no. 2, pp. 206–231, Feb. 2018, doi: 

10.15642/mutawatir.2016.6.2.206-231. 

[2] A. Syukri, A. N. Frarera, S. Nurhaliza, A. A. Ritonga, and A. Darlis, “KONSEP TARBIYAH, TA’LIM DAN TA’DIB DALAM 

DUNIA PENDIDIKAN ISLAM,” Al-Fatih J. Pendidik. dan Keislam., vol. 6, no. 1, pp. 91–108, 2023. 

[3] Zainuddin, “TUJUAN PENDIDIKAN ISLAM PERSPEKTIF INSAN KAMIL,” JARIAH J. Risal. Addariyah, vol. 8, no. 2, pp. 

1–8, 2022, doi: https://doi.org/10.56324/jariyah.v8i2.43. 

[4] Tu’aini, “MANUSIA DALAM TAFSIR AL-QUR’AN DAN IBNU ARABI: DISKURSUS TENTANG KONSEP INSAN 

KAMIL,” J. Rev. Pendidik. Dan Pengajaran, vol. 6, no. 4, pp. 2983–2990, 2023, doi: https://doi.org/10.31004/jrpp.v6i4.20960. 

[5] D. Najmudin, “Rekonstruksi Kurikulum Pendidikan Agama Islam sebagai Wahana Internalisasi Nilai-Nilai Islam Rahmatan Lil 

‘Alamin,” Murid J. Pemikir. Mhs. Agama Islam, vol. 3, no. 1, pp. 70–80, 2025. 

[6] Sumiati and Mumtahanah, “KONSEP INTEGRASI PILAR-PILAR AJARAN ISLAM DALAM KURIKULUM PENDIDIKAN 

AGAMA ISLAM,” J. MUDARRISUNA Media Kaji. Pendidik. Agama Islam, vol. 15, no. 2, pp. 370–386, 2025, doi: 

https://doi.org/10.22373/es2y6k70. 

[7] Maulidya Nisa, Siti Salma Shobihah, M. I. Firmansyah, A. Fakhruddin, and S. Anwar, “An Affective Domain Evaluation in 

Islamic Education: A Perspective from Self-Determination Theory,” Progres.  J. Pemikir. dan Pendidik. Islam, vol. 13, no. 01, 

pp. 101–114, Apr. 2024, doi: 10.22219/progresiva.v13i01.31509. 

[8] S. Sukatin, “PENDIDIKAN KARAKTER DALAM PRESPEKTIF ISLAM,” NUR EL-ISLAM  J. Pendidik. dan Sos. Keagamaan, 

vol. 5, no. 2, pp. 131–149, Oct. 2018, doi: 10.51311/nuris.v5i2.111. 

[9] J. W. Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Method Approaches. New Delhi: SAGE Publications 

India Pvt. Ltd, 2009. 

[10] K. Krippendorff, Content Analysis: An Introduction to Its Methodology. 2455 Teller Road, Thousand Oaks California 91320: 

SAGE Publications, Inc., 2019. doi: 10.4135/9781071878781. 

[11] N. Zainab, “Rekonstruksi Kurikulum Pendidikan Agama Islam: Analisis Model Kurikulum Rahmatan lil Alamin,” TADRIS J. 

Pendidik. Islam, vol. 15, no. 2, pp. 168–183, Dec. 2020, doi: 10.19105/tjpi.v15i2.4022. 

[12] A. K. Rozak, J. T. Trisno, I. Nafi’a, Hajam, and M. F. Akbar, “PAI, SOLIDARITAS SOSIAL, DAN MODERASI BERAGAMA: 

ANALISIS SOSIOLOGIS ATAS DINAMIKA KEAGAMAAN DI ERA GLOBAL,” AL-MUQADDIMAH  J. Educ. Relig. 

Perspect., vol. 1, no. 3, pp. 8–16, 2025. 

[13] G. V. Al Aziiz, “STRATEGI PENGAJARAN DAN IMPLEMENTASI NILAI MODERASI ISLAM DALAM KURIKULUM 

PENDIDIKAN AGAMA DI LINGKUNGAN SEKOLAH,” Al-Muqoddimah  J. Educ. Relig. Perspect., vol. 1, no. 1, pp. 23–30, 

2025. 

[14] H. Meiza Fajar Akbar, Zahrotus Saidah, Ilman Nafi’a, “THE RELATIONSHIP BETWEEN ISLAM, EDUCATION, AND 

SOCIETY,” vol. 4, no. 3, pp. 1213–1222, 2025. 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.id


Ade Ramli Hidayat1, Ilman Nafi’a2, Hajam3, Anam Khoirul Rozak4, Meiza Fajar Akbar5 

 Jurnal Bersama Ilmu Pendidikan Vol. 1 No. 4 (2025) 225 – 231 

 
Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License 

231 

[15] M. F. Akbar and A. H. Firdaus, “Landasan Psikologi Kurikulum,” Tarb. J. Ilmu Pendidik. dan Pengajaran, vol. 2, p. 218, 2023, 

[Online]. Available: 

https://jurnal.diklinko.id/index.php/tarbiyah/Published:31Desember2023https://jurnal.diklinko.id/index.php/tarbiyah/ 

[16] S. Hadid, Chasanah, and Khuriyah, “Revitalisasi Kurikulum PAI : dari Pendekatan Doktrinal ke Pendekatan Humanistik,” 

JURRIPEN J. Ris. Rumpun Ilmu Pendidik., vol. 4, no. 1, pp. 448–460, 2025, doi: https://doi.org/10.55606/jurripen.v4i1.4808. 

[17] Syarifah Normawati, “Menakar Kurikulum Pendidikan Agama Islam di Era Pendidikan Modern,” J. QOSIM J. Pendidik. Sos. 

Hum., vol. 3, no. 2, pp. 619–625, May 2025, doi: 10.61104/jq.v3i2.1064. 

[18] M. A. Shofi, I. Bayhaki, and M. Hesan, “LOGIKA MULTIDIMENSIONAL-PROGRESIF MAQASHID SYARIAH UNTUK 

PEMBANGUNAN FIQH KEMANUSIAAN,” Al-Qalam J. Penelit. Agama dan Sos. Budaya, vol. 13, no. 2, pp. 2–13, 2022. 

[19] S. Maulidin, N. Mukhabibah, and A. U. Hidayati, “REKONSTRUKSI KURIKULUM PENDIDIKAN AGAMA ISLAM 

BERBASIS NILAINILAI MODERASI BERAGAMA: TINJAUAN LITERATUR,” Khazanah J. Stud. Agama, Sos. dan Kebud., 

vol. 1, no. 1, pp. 51–63, 2025. 

[20] A. D. Rohayana, “Urgensi Materi Maqashid al-Syariahpada Mata Pelajaran PAI,” Edukasia Islam., vol. 4, no. 3, pp. 243–260, 

Nov. 2019, doi: 10.28918/jei.v4i2.2302. 

[21] A. Ridho, “INTERNALISASI NILAI PENDIDIKAN UKHUWAH ISLAMIYAH, MENUJU PERDAMAIAN (SHULHU) 

DALAM MASYARAKAT MULTIKULTURAL PERSPEKTIF HADIS,” Kariman J. Pendidik. Keislam., vol. 5, no. 2, pp. 29–

48, Sep. 2018, doi: 10.52185/kariman.v5i2.19. 

[22] Firdiansyah and T. Hendrawati, “INTERNALISASI NILAI-NILAI MODERASI BERAGAMA DALAM PEMBELAJARAN 

PENDIDIKAN AGAMA ISLAM MELALUI MODEL PROBLEM BASED LEARNING,” at-Tajdid J. Pendidik. dan Pemikir. 

Islam, vol. 7, no. 2, pp. 292–303, 2023, doi: http://dx.doi.org/10.24127/att.v7i2.2973. 

[23] A. N. R. Irsail, A. A. F. Al-Huda, and L. Hakim, “Insersi Nilai Islam Moderat Untuk Menanggulangi Radikalisme dan 

Ekstrimisme di Era Society 5.0,” Risâlah J. Pendidik. Dan Stud. Islam, vol. 11, no. 1, pp. 355–369, 2025, doi: 

https://doi.org/10.31943/jurnal_risalah.v11i1.1232. 

[24] M. Munir, “PERAN GURU PAI SEBAGAI USWAH HASANAH DALAM MENINGKATKAN EMOTIONAL QUOTIENT 

INTELLIGENCE (EQ) PESERTA DIDIK,” Ambarsa  J. Pendidik. Islam, vol. 5, no. 1, pp. 53–65, Feb. 2025, doi: 

10.59106/abs.v5i1.273. 

[25] M. F. Akbar, “Tipologi Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan Islam (Studi Kasus Di Pesantren Jagat Arsy),” Gudang J. 

Multidisiplin Ilmu, vol. 1, no. 6, pp. 242–246, 2023, [Online]. Available: 

https://gudangjurnal.com/index.php/gjmi/article/view/193 

 

https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.id

