Jurnal Bersama Ilmu Pendidikan
https:/ /jurnal literasisains.id /index.php/DIDIK
e-ISSN 3090 - 8418 | p-ISSN 3090 - 0891

Vol. 1 No. 4 (November 2025) 225-231

DOI: 10.55123 / didik.v1i4.351

Relevansi Nilai-Nilai Universal Kemanusiaan dalam PAI: Respons
terhadap Tantangan Intoleransi dan Krisi Moral

Ade Ramli Hidayat?, Ilman Nafi’a?, Hajam®, Anam Khoirul Rozak*, Meiza Fajar Akbar®
12345 Doktoral Pendidikan Agama Islam, UIN Siber Syekh Nurjati, Cirebon, Indonesia
Email: taderamlihidayat82@gmail.com, 2llman.crb72@gmail.com, *hajam@syekhnurjati.ac.id,
4anamrozak@gmail.com, *meizafajarakbar@mail.uinssc.ac.id

Informasi Artikel Abstract

Submitted : 25-09-2025  This study is motivated by the increasing challenges of diversity in the global era, such
Accepted : 28-10-2025 as intolerance, radicalism, and humanitarian crises, which reveal a gap between the
Published : 15-11-2025  universal values of Islam, namely Karamah al-Insan and Rahmatan lil‘Alamin, and the
social practices of some communities, including in the context of Islamic Religious
Keywords:  Education (IRE). To address these issues, this study uses a qualitative approach based
Human Values  on literature review through conceptual analysis, literature synthesis, and content
Intolerance  analysis of recent scientific references discussing human values, religious moderation,
slamic Religious Education  and the reconstruction of IRE pedagogy. The results of the study show that transformative
Moral Crisis ~ PAI can only be realized through a paradigm shift from a normative-doctrinal approach
to a humanistic-transformative model that is dialogical, contextual, digitally literate, and
action-based, with teachers as uswah hasanah and agents of change. This study confirms
that the integration of the values of Karamah al-Insan and Rahmatan lil 'Alamin into
case-based curriculum and learning methodologies, reflective dialogue, digital literacy,
and service learning can strengthen the humanistic orientation of PAI and serve as an
effective strategy in countering narratives of extremism and fostering social piety

oriented towards Magqasid al-Syari‘ah..

Abstrak

Kajian ini dilatarbelakangi oleh meningkatnya tantangan keberagamaan di era global, seperti intoleransi, radikalisme, dan
krisis kemanusiaan, yang menunjukkan kesenjangan antara nilai-nilai universal Islam yakni Karamah al-Insan dan
Rahmatan lil ‘Alamin dengan praktik sosial sebagian masyarakat, termasuk dalam konteks pembelajaran Pendidikan
Agama Islam (PALI). Untuk menjawab persoalan tersebut, penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif berbasis studi
pustaka melalui analisis konseptual, sintesis literatur, dan content analysis terhadap referensi ilmiah mutakhir yang
membahas nilai kemanusiaan, moderasi beragama, serta rekonstruksi pedagogi PAI. Hasil kajian menunjukkan bahwa
PAI transformatif hanya dapat diwujudkan melalui pergeseran paradigma dari pendekatan normatif-doktrinal menuju
model humanistik-transformatif yang dialogis, kontekstual, digital-literate, dan berbasis aksi, dengan menempatkan guru
sebagai uswah hasanah dan agen perubahan. Penelitian ini menegaskan bahwa integrasi nilai Karamah al-Insan dan
Rahmatan lil ‘Alamin ke dalam kurikulum dan metodologi pembelajaran berbasis kasus, dialog reflektif, literasi digital,
serta service learning mampu memperkuat orientasi humanistik PAI dan berfungsi sebagai strategi efektif dalam
membendung narasi ekstremisme serta menumbuhkan kesalehan sosial yang berorientasi pada Maqasid al-Syari‘ah.

Kata Kunci: Nilai-Nilai Kemanusiaan, Intoleransi, Pendidikan Agama Islam, Krisis Moral.

1. PENDAHULUAN

Perubahan sosial, politik, dan budaya pada abad ke-21 telah menghasilkan konfigurasi baru dalam kehidupan keagamaan
yang menuntut reposisi pendidikan Islam, khususnya Pendidikan Agama Islam (PAI), sebagai instrumen pembentukan
kesadaran etik dan kemanusiaan. Berbagai fenomena global yang mulai dari meningkatnya ekstremisme dan radikalisme
keagamaan, intoleransi, hingga kekerasan berbasis identitas yang menunjukkan adanya jarak yang signifikan antara nilai-
nilai universal Islam, seperti keadilan, kesetaraan, persaudaraan, dan penghormatan terhadap martabat manusia, dengan
praktik keberagamaan di sebagian masyarakat Muslim. Diskrepansi ini menegaskan urgensi penelaahan ulang efektivitas
PAI dalam menginternalisasikan nilai humanisme Islam yang selaras dengan misi profetik Rahmatan lil ‘Alamin.

Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License

225


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.id

Ade Ramli Hidayat?!, liman Nafi’a?, Hajam®, Anam Khoirul Rozak?*, Meiza Fajar Akbar®
Jurnal Bersama Iimu Pendidikan Vol. 1 No. 4 (2025) 225 — 231

Dalam konteks pendidikan tinggi, khususnya pada Program Studi Pendidikan Agama Islam, kebutuhan untuk
memperkuat karakter profetik PAI semakin penting. PAI idealnya berperan sebagai wahana pembentukan Insan Kamil
yakni pribadi yang utuh secara spiritual, intelektual, moral, dan sosial. Namun, realitas menunjukkan bahwa praktik
pembelajaran PAI di perguruan tinggi masih didominasi pendekatan normatif-legalistik yang lebih menekankan aspek
kognitif-tekstual daripada pengembangan kesadaran etis, reflektif, dan dialogis. Orientasi pembelajaran yang demikian
melahirkan permasalahan mitra berupa ketidaksesuaian antara tujuan ideal kurikulum PAI dan kebutuhan aktual
mahasiswa dalam menghadapi pluralitas sosial, isu-isu kemanusiaan, serta dinamika keberagamaan kontemporer,
sehingga menuntut adanya pendekatan transformatif berbasis filsafat Magdasid al-Syari‘ah [1].

Menjawab tantangan tersebut, diperlukan rekonstruksi paradigma PAI melalui pendekatan yang lebih integratif dan
humanistik. Kajian ini menawarkan solusi berupa model penguatan nilai kemanusiaan dalam PAI dengan
mengintegrasikan prinsip Karamah al-Insan dan paradigma Rahmatan lil ‘Alamin Secara sistematis dalam kurikulum dan
proses pembelajaran. Model tersebut memposisikan PAIl bukan hanya sebagai mekanisme transfer pengetahuan
keagamaan (ta ‘/im), melainkan sebagai proses pembentukan adab (¢a’dib) dan pembinaan karakter transformatif
(tarbiyah) [2]. Dengan demikian, PAI di perguruan tinggi diarahkan untuk melahirkan mahasiswa yang memiliki
kepekaan etis, kemampuan berpikir kritis, sikap toleran, serta orientasi pada kemaslahatan sosial. Secara konseptual,
rekonstruksi PAI berbasis nilai kemanusiaan merupakan kebutuhan metodologis sekaligus imperatif epistemologis bagi
pendidikan Islam masa kini. Upaya ini diharapkan mampu menjembatani kesenjangan antara idealitas ajaran Islam dan
realitas sosial, serta menghasilkan lulusan yang tidak hanya kompeten secara akademik, tetapi juga memiliki integritas
moral dan kapasitas sosial sebagai agen rahmat bagi lingkungannya.

Kajian ini hadir untuk menjawab kesenjangan tersebut melalui pengembangan model penguatan nilai kemanusiaan
berbasis Karamah al-Insan dan Rahmatan lil ‘Alamin yang diintegrasikan secara sistematis ke dalam kurikulum dan
proses pembelajaran PAI. Upaya ini sekaligus memperjelas pertanyaan tujuan (research aims/questions) yang melandasi
penelitian, yaitu: (1) Bagaimana nilai-nilai teologis Islam dapat diartikulasikan sebagai landasan filosofis kemanusiaan
universal; (2) Bagaimana strategi implementasi PAI yang efektif dalam membentuk kesadaran etik, toleransi, dan
tanggung jawab sosial mahasiswa; dan (3) Bagaimana PAI berbasis nilai kemanusiaan dapat memberikan kontribusi
konseptual dan praktis bagi rekonstruksi pendidikan Islam di era global.

1.1 Tinjauan Pustaka
1.1.1 Konsep Dasar Pendidikan Agama Islam

Konsep dasar Pendidikan Agama Islam (PAI) harus dipahami secara mendalam dan terstruktur, melampaui sekadar mata
pelajaran di sekolah. PAI adalah sebuah sistem pendidikan holistik yang bertujuan membentuk pribadi Muslim seutuhnya
(Insan Kamil) [3]. yaitu individu yang matang secara spiritual, intelektual, moral, dan sosial. Pemahaman ini menuntut
bahwa PAI bekerja bukan hanya pada level kognitif, tetapi juga pada ranah afektif dan psikomotorik, sehingga seluruh
dimensi kemanusiaan peserta didik mendapat ruang pembinaan yang proporsional. Secara antropologis, manusia
dipandang sebagai makhluk dualistik yang terdiri dari unsur jasmani dan Rohani, kedua unsur ini tidak dapat dipisahkan
karena keduanya berfungsi sebagai basis kebermaknaan eksistensi manusia dalam perspektif pendidikan Islam [4].
Dengan landasan tersebut, PAI menekankan bahwa manusia memiliki dua mandat utama yang bersifat komplementer.
Pertama, sebagai ‘Abd (Hamba Allah), manusia diarahkan untuk membangun hubungan vertikal (hablum minallah) yang
ditandai melalui kepatuhan, ketundukan, dan komitmen spiritual sebagai wujud penghambaan kepada Allah SWT. Peran
ini menegaskan bahwa dimensi spiritualitas, ibadah, dan moralitas personal adalah fondasi etis yang harus tertanam kuat
dalam diri peserta didik. Kedua, manusia memikul amanah sebagai Khalifah fi al-Ard (Mandataris di Bumi) yang
menekankan hubungan horizontal (hablum minannas) dan tanggung jawab sosial untuk menciptakan tatanan kehidupan
yang adil, harmonis, serta dilandasi nilai kasih sayang. Mandat kekhalifahan ini mencakup tugas memakmurkan bumi,
mengelola sumber daya dengan bijak, menjaga keberlangsungan alam, serta mengembangkan peradaban yang
menghormati martabat manusia (Karamah al-Insan). Kedua dimensi ini membentuk kerangka filsafat pendidikan Islam
yang integratif: spiritualitas tidak boleh terputus dari tanggung jawab sosial, dan tanggung jawab sosial tidak dapat
dilepaskan dari landasan nilai ketuhanan. Dalam konteks tersebut, misi PAl adalah mewujudkan Islam sebagai Rahmatan
lil ‘Alamin, yakni agama yang membawa rahmat, kebaikan, dan kemaslahatan bagi seluruh alam tanpa batas identitas,
etnis, suku, atau agama. Secara filosofis, misi ini menuntut agar pendidikan Islam menghasilkan individu dengan karakter
inklusif, toleran, dialogis, serta mampu berkontribusi terhadap peradaban global. PAI tidak hanya mendidik peserta didik
untuk menjadi pribadi yang saleh secara ritual, tetapi juga untuk menjadi aktor perubahan sosial yang memiliki kepekaan
kemanusiaan, integritas moral, dan kemampuan untuk hidup secara produktif dan harmonis dalam masyarakat
multicultural [5]. Dengan demikian, konsep dasar PAI tidak berhenti pada pengajaran doktrin keagamaan, tetapi
menjangkau misi profetik berupa transformasi sosial yang berorientasi pada nilai keadilan, kemanusiaan, dan
kemaslahatan universal.

Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License

226


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.id

Ade Ramli Hidayat', liman Nafi'a?, Hajam3, Anam Khoirul Rozak*, Meiza Fajar Akbar®
Jurnal Bersama Iimu Pendidikan Vol. 1 No. 4 (2025) 225 — 231

1.1.2 Pilar-pilar Utama PAI

PAI tidak hanya mencakup satu aspek, melainkan tiga pilar utama yang harus terintegrasi dalam proses Pendidikan [6].
Dimensi Kognitif (Aspek Akidah/Iman), Pilar ini berfokus pada keyakinan dan pemahaman teologis yang benar.
Tujuannya adalah membangun kesadaran tauhid yang murni. Konsep Inti Tauhid (Keesaan Allah), pengakuan akan
kenabian Muhammad (SAW), dan keyakinan pada rukun iman. Fungsi dalam PAI Sebagai basis epistemologis dan
motivasi spiritual yang mendasari seluruh amal dan etika. PAI mengajarkan bahwa tindakan baik bersumber dari
keyakinan yang benar. Dimensi Psikomotorik (Aspek Syariah/Ibadah), Pilar ini berfokus pada praktik ritual dan aturan
hukum (figh). Tujuannya adalah melatih disiplin diri dan ketaatan. Konsep Inti Rukun Islam (shalat, puasa, zakat, haji),
serta hukum muamalah yang mengatur interaksi sosial-ekonomi. Fungsi dalam PAI Sebagai latihan fisik dan mental untuk
meningkatkan kualitas diri. Ibadah (misalnya shalat) bukan tujuan akhir, melainkan sarana untuk mencapai kesalehan
sosial. Dimensi Afektif (Aspek Akhlak/Etika), Pilar ini adalah puncak dari PAI, berfokus pada moralitas, etika, dan
karakter mulia. Tujuannya adalah menginternalisasi nilai-nilai universal. Konsep Inti: Karamah al-Insan (Martabat
Manusia), Al-'Adl (Keadilan), Al-14san (Kebajikan), dan Ukhuwwah (Persaudaraan) [7]. Fungsi dalam PAI Sebagai output
transformatif PAI. Keberhasilan PAI diukur bukan seberapa banyak ritual yang dilakukan, tetapi seberapa besar dampak
positif yang diberikan seseorang terhadap lingkungan dan sesama manusia. Akhlak adalah manifestasi praktis dari iman
dan ibadah. Paradigma dan Pendekatan PAI Untuk menginternalisasi ketiga pilar di atas, PAl memerlukan pendekatan
yang komprehensif [8].

1.1.3 Pendidikan Talim, Ta’dib, dan Tarbiyah

PAI bukan sekadar pengajaran (7a ‘lim) yang berorientasi pada transfer informasi, melainkan sebuah proses pendidikan
integral yang mencakup pembentukan adab (7a 'dib) dan pembinaan menyeluruh (Tarbiyah) yang menumbuhkan potensi
spiritual, intelektual, emosional, dan moral peserta didik secara simultan [2]. Dalam kerangka epistemologi Islam, proses
pendidikan ini menuntut hilangnya dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum, sebab seluruh pengetahuan baik yang
bersifat normatif-teologis maupun empiris-saintifik berasal dari sumber yang sama dan diarahkan untuk kemaslahatan
manusia. Karena itu, PAI harus bergerak melampaui pendekatan normatif-doktrinal menuju model pembelajaran yang
kontekstual dan adaptif dengan dinamika perkembangan peradaban, termasuk kemajuan sains, teknologi digital, isu-isu
etika global, krisis ekologis, serta problem kemanusiaan kontemporer yang membutuhkan respons moral dan intelektual
yang memadai. Nilai dan akhlak pada dasarnya tidak dapat direduksi menjadi kumpulan teori, keduanya hanya dapat
ditanamkan melalui keteladanan konkret yang dihadirkan pendidik sebagai uswah sasanah, memungkinkan peserta didik
mengamati, meniru, dan menginternalisasi nilai dalam praktik kehidupan nyata. Pada titik ini, pendidik menjadi figur
sentral yang menjembatani antara idealitas ajaran Islam dan realitas sosial, memastikan bahwa nilai keimanan dan etika
terwujud dalam tindakan. Tujuan puncak dari PAI adalah membentuk /nsan Kamil (manusia paripurna), yaitu individu
yang menampilkan kesalehan individual melalui keimanan yang kokoh, ibadah yang penuh kesadaran, serta integritas
moral, menunjukkan kesalehan sosial melalui kemampuan berinteraksi secara adil, penuh kasih sayang, serta bertanggung
jawab dalam kehidupan bermasyarakat dan memiliki kecerdasan majemuk yang mencakup kecerdasan spiritual,
emosional, dan intelektual secara seimbang, sehingga mampu menjadi pemecah masalah (problem solver) yang relevan
dalam konteks kehidupan nyata serta berperan sebagai agen kemaslahatan dalam peradaban manusia [3].

2. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi pustaka (library research) yang berfokus pada
analisis konseptual dan interpretatif terhadap literatur primer maupun sekunder mengenai Pendidikan Agama Islam, nilai-
nilai kemanusiaan, dan paradigma Rahmatan lil ‘Alamin. Sumber data utama meliputi buku-buku filsafat pendidikan
Islam, dokumen akademik, dan artikel jurnal bereputasi yang membahas Karamah al-Insan, moderasi beragama, serta
rekonstruksi kurikulum PAI di perguruan tinggi. Analisis data dilakukan melalui teknik content analysis yang mencakup
proses reduksi data, kategorisasi tema, interpretasi makna, dan sintesis konsep guna menghasilkan kerangka teoretis yang
komprehensif. Validitas temuan diperkuat melalui triangulasi sumber serta verifikasi silang terhadap literatur
kontemporer. Penelitian ini mengacu pada pedoman metodologis dari Creswell [9] mengenai penelitian kualitatif dan
model analisis konten Neuendorf [10].

3. HASIL DAN PEMBAHASAN
3.1 Artikulasi Nilai-Nilai Humanis: Karamah al-Insan dan Rahmatan lil ‘Alamin

Nilai Karamah al-Insan sebagai prinsip kemuliaan manusia dan paradigma Rahmatan lil ‘Alamin sebagai misi profetik
Islam merupakan fondasi teologis yang menentukan orientasi humanistik Pendidikan Agama Islam (PAI). Pemaknaan
Karamah al-Insan menegaskan bahwa setiap manusia, tanpa memandang latar belakang agama, budaya, maupun identitas
sosial lainnya, memiliki martabat yang melekat dan tidak boleh direndahkan, sebagaimana dinyatakan dalam Q.S. al-Isra’
[17]: 70; prinsip ini menuntut pendidikan Islam untuk menjamin penghormatan terhadap keberagaman, keadilan dalam
perlakuan, serta pengakuan terhadap kesetaraan manusia. Sejalan dengan itu, paradigma Rahmatan lil ‘Alamin

Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License

227


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.id

Ade Ramli Hidayat?!, liman Nafi’a?, Hajam®, Anam Khoirul Rozak?*, Meiza Fajar Akbar®
Jurnal Bersama Iimu Pendidikan Vol. 1 No. 4 (2025) 225 — 231

menempatkan Islam sebagai sumber rahmat universal, yang mengharuskan peserta didik untuk menginternalisasi nilai-
nilai inklusivitas, empati, kemaslahatan publik, dan orientasi perdamaian dalam interaksi sosialnya. Landasan normatif
ini tidak hanya memperluas cakupan kurikulum PAI dari sekadar transmisi doktrin menuju pembentukan karakter
berwawasan kemanusiaan, tetapi juga menggeser orientasi pedagogis agar semakin sensitif terhadap isu sosial-
kemanusiaan seperti intoleransi, kekerasan simbolik, diskriminasi, dan ketidakadilan struktural. Dengan demikian, kedua
nilai tersebut berfungsi sebagai kerangka etis sekaligus epistemologis yang membimbing perancangan kurikulum PAI
berbasis kemanusiaan, sehingga pendidikan agama mampu berperan sebagai instrumen pembebasan, pemberdayaan, dan
pendorong terciptanya tatanan sosial yang lebih adil serta harmonis dalam konteks masyarakat pluralistik.

Kajian Nurul Zainab [11] dalam E-Journal UIN Madura menggarisbawahi bahwa kurikulum PAI berparadigma
Rahmatan lil ‘Alamin harus dibangun di atas empat elemen: tujuan, isi, metode, dan evaluasi yang bersifat humanis,
moderat, dan toleran. Menurut temuan tersebut, orientasi kurikulum yang berlandaskan nilai kemanusiaan mampu
menjadikan PAI tidak hanya sebagai ruang transfer ilmu agama, tetapi juga arena internalisasi nilai etis dan sosial yang
sesuai dengan konteks keberagaman masyarakat Indonesia. Kurikulum semacam ini secara filosofis dan pedagogis
konsisten dengan prinsip Karamah al-Insan, Karena ia mengutamakan penghormatan terhadap martabat manusia dan
mendidik peserta didik menjadi agen kemaslahatan sosial. Penguatan nilai kemanusiaan ini semakin relevan di era digital,
ketika arus informasi keagamaan tidak lagi sepenuhnya dikontrol oleh otoritas ulama, melainkan tersebar luas melalui
media sosial dan platform digital. Kondisi ini sering memunculkan konten keagamaan yang simplistik, intoleran, atau
bias ideologis. Kajian dalam artikel yang ditulis oleh Rozak, dkk [12] menegaskan bahwa strategi pedagogis berbasis
dialog dan integrasi nilai moderasi merupakan cara paling efektif untuk menumbuhkan karakter moderat di tengah
derasnya disrupsi informasi. Model pembelajaran dialogis membantu peserta didik mengembangkan kemampuan berpikir
kritis, kesadaran reflektif, dan keterampilan memahami perbedaan pandangan secara proporsional—semua ini merupakan
bentuk operasionalisasi nilai Rahmatan lil ‘Alamin dalam konteks pembelajaran kontemporer.[12]

Literatur tersebut juga menunjukkan bahwa internalisasi nilai Rahmatan lil ‘Alamin tidak dapat dicapai hanya melalui
penyampaian materi normatif. Dibutuhkan pendekatan komprehensif yang mencakup literasi digital, literasi moral, dan
literasi sosial, agar peserta didik mampu menyaring, menafsirkan, dan menanggapi informasi keagamaan yang beredar di
ruang publik digital dengan tanggung jawab etis [13]. Dengan demikian, Karamah al-Insan dan Rahmatan lil ‘Alamin
bukan sekadar doktrin teologis, melainkan kerangka operasional untuk merancang pedagogi PAI yang relevan dengan
kompleksitas sosial modern. Secara keseluruhan, berbagai studi tersebut menguatkan bahwa pemaknaan ulang atas dua
konsep teologis tersebut akan memungkinkan PAI memainkan peran strategis sebagai pendidikan profetik yang dapat
membentuk karakter humanis, toleran, dan adaptif. Dengan memasukkan nilai kemanusiaan ke dalam tujuan, konten,
metode, dan evaluasi pembelajaran, PAI dapat menjadi instrumen transformasi sosial yang efektif dan menjawab
kebutuhan zaman digital yang semakin plural dan dinamis.

3.2 Strategi Implementasi PAI Transformatif

Implementasi Pendidikan Agama Islam (PAI) transformatif menuntut pergeseran paradigma dari model pembelajaran
normatif-legalistik yang selama ini dominan menuju pendekatan humanistik yang dialogis, kontekstual, dan berbasis aksi.
Transformasi ini bukan sekadar perubahan teknis, tetapi reposisi mendasar bahwa keberhasilan PAI tidak diukur dari
sejauh mana peserta didik menguasai aspek ritual dan kognitif, melainkan dari seberapa besar nilai-nilai Islam mampu
diwujudkan dalam bentuk kontribusi sosial yang positif, penghormatan terhadap martabat manusia, serta kemampuan
hidup secara damai dalam masyarakat multikultural. PAI transformatif karena itu harus menyentuh dimensi intelektual,
emosional, sosial, dan digital peserta didik melalui strategi pedagogis yang mampu menginternalisasikan nilai Karamah
al-Insan yang menegaskan kemuliaan setiap manusia serta paradigma Rahmatan lil ‘Alamin sebagai etos rahmat dan
kemaslahatan universal.[14] Inti dari implementasi ini adalah integrasi kedua nilai tersebut ke dalam struktur kurikulum,
desain pembelajaran, dan metode evaluasi, sehingga PAI tidak berhenti pada pengajaran dogmatis, tetapi bergerak menuju
pembentukan kesadaran etis yang menekankan keadilan, empati, toleransi, dan tanggung jawab sosial.[15]

3.2.1 Rekonstruksi Kurikulum Berbasis Nilai Transformasi

Urgensi rekonstruksi kurikulum Pendidikan Agama Islam (PAI) transformatif semakin mengemuka dalam menghadapi
kompleksitas sosial-keagamaan kontemporer. Realitas intoleransi, radikalisasi berbasis keagamaan, krisis etika publik,
serta lemahnya sensitivitas kemanusiaan menuntut arah baru bagi pendidikan Islam yang tidak lagi terjebak pada
pendekatan tekstual-legalistik yang rigid, melainkan harus bergerak menuju paradigma pembelajaran yang humanistik,
kritis, reflektif, dan berorientasi pada tujuan syariat (Magasid al-Syari‘ah) [16]. Reorientasi tersebut membutuhkan
penataan ulang struktur epistemologis dan pedagogis kurikulum PAI melalui integrasi yang seimbang antara Figh Ibadah
dan Figh Mu‘amalat, sehingga nilai-nilai sosial seperti kepedulian, tanggung jawab publik, dan penghormatan terhadap
kemanusiaan tidak ditempatkan sebagai aspek pelengkap, tetapi sebagai bagian inheren dari kesalehan itu sendiri [17].
Fokus kurikuler yang demikian mengedepankan pemahaman bahwa kesalehan ritual tidak dapat dipisahkan dari
kesalehan sosial, karena keduanya merupakan dua dimensi keagamaan yang saling melengkapi. Dalam kerangka tersebut,
gagasan Figh Progresif menjadi relevan sebagai rujukan epistemik yang menegaskan bahwa advokasi keadilan sosial (al-

Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License

228


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.id

Ade Ramli Hidayat?!, liman Nafi’a?, Hajam®, Anam Khoirul Rozak?*, Meiza Fajar Akbar®
Jurnal Bersama Iimu Pendidikan Vol. 1 No. 4 (2025) 225 — 231

‘adl), perlindungan Hak Asasi Manusia, pemberantasan korupsi, dan komitmen pada etika publik bukan hanya tuntutan
moral, tetapi juga perintah agama yang sejalan dengan logika multidimensional Maqasid al-Syari‘ah [18]. Fondasi
teologis ini diperkuat oleh konsep Ukhuwwah Basyariyyah yang menempatkan persaudaraan kemanusiaan sebagai
kewajiban normatif universal dan menjadi basis etis bagi penguatan Moderasi Beragama, terutama dalam menghadapi
eksklusivisme dan praktik takfir yang mengancam kohesi social [19]. Implementasi kurikulum yang berorientasi Magqasid
memerlukan pendidik dengan kapasitas reflektif dan kompetensi transformatif, yang mampu mengontekstualisasikan
tafsir secara kreatif dengan menekankan prinsip Hifz al-Nafs sebagai landasan penolakan terhadap segala bentuk
kekerasan dan Hifz al-‘Aql sebagai dasar penumbuhan kemampuan berpikir kritis, sehingga PAI tidak lagi berfungsi
sebagai instrumen reproduksi dogma, tetapi sebagai sarana pemberdayaan moral dan intelektual yang menyuplai peserta
didik dengan kemampuan merespons persoalan kemanusiaan modern secara substantif dan visioner [20].

3.2.2 Metodologi Pembelajaran Transformatif dan Dialogis

Metodologi pembelajaran PAI harus direkonstruksi secara radikal, dari model transfer pengetahuan kognitif (za'lim)
menuju orientasi pembinaan etika dan karakter yang komprehensif (Tarbiyah), dengan target menghasilkan kesalehan
sosial dan agen perubahan yang mewujudkan Rahmatan lil 'Alamin. Pendekatan transformatif ini diimplementasikan
pertama-tama melalui Pembelajaran Berbasis Aksi (Service Learning), yang bertindak sebagai medium paling efektif
untuk menginkubasi nilai Ukhuwwah Basyariyyah melalui keterlibatan langsung mahasiswa dalam proyek kemanusiaan
lintas-iman, sehingga menumbuhkan pemahaman empatik yang mendalam [21]. Selaras dengan penanaman nilai ini,
Pembelajaran Berbasis Kasus (Case-Based Learning - CBL) merupakan metode krusial dalam mengasah pemikiran kritis
dan melatih ijzihad sosial mahasiswa, mendorong analisis mendalam terhadap dilema etika kontemporer melalui kerangka
Etika Islam dan Magasid al-Syari‘ah [22]. Dimensi intelektual-dialogis ini diperkuat melalui Diskusi Filosofis dan
Pendidikan Dialogis yang menciptakan ruang aman bagi mahasiswa untuk merefleksikan hubungan keyakinan teologis
dengan tanggung jawab kemanusiaan, sebuah prasyarat penting untuk melawan narasi radikalisme [23]. Keseluruhan
metodologi ini hanya dapat berkesinambungan apabila dihidupkan oleh Pendekatan Keteladanan (Uswah Hasanah) dari
pendidik, di mana integritas, keadilan, dan empati guru menjadi model hidup yang secara konsisten meneladankan nilai-
nilai transformatif [24]. Melalui integrasi seluruh metode ini, PAI bertransformasi menjadi ilmu yang berorientasi pada
other-concern (kepedulian terhadap sesama), melahirkan individu yang aktif berjuang demi keadilan dan martabat
manusia.

3.3 Peran Transformatif Pendidikan PAI

Pergeseran kurikulum PAI menuju orientasi Magasid al-Syart ‘ah dan adopsi metodologi pembelajaran transformatif tidak
akan mencapai efektivitas substantif tanpa keterlibatan aktif aktor kunci di tingkat implementasi, yaitu Guru PAI. Dalam
kerangka pendidikan Islam kontemporer, posisi guru tidak lagi dapat dipahami sebatas mu ‘allim (penyampai
pengetahuan), tetapi harus berkembang menjadi murabbi (pembina karakter) sekaligus uswah hasanah (teladan moral)
yang mampu menghadirkan nilai-nilai keagamaan dalam praksis keseharian. Keteladanan sebagai pendekatan non-
instruktif telah terbukti menjadi mekanisme paling kuat dalam internalisasi nilai kemanusiaan karena karakter moral lebih
efektif dibentuk melalui keteladanan konkret daripada melalui penjelasan teoritis semata [24]. Dalam kerangka tersebut,
guru PAI memiliki peran strategis dalam menumbuhkan Emotional Quotient peserta didik melalui perilaku empatik,
perlakuan adil, dan sikap inklusif yang ditampilkan secara konsisten, sehingga peserta didik bertransisi dari orientasi self-
concern menjadi other-concern sebagai prasyarat lahirnya kepekaan sosial. Kemampuan guru dalam mengintegrasikan
nilai-nilai kemanusiaan ke dalam interaksi pedagogis, baik melalui komunikasi interpersonal maupun desain
pembelajaran, menjadikan perannya bukan sekadar fasilitator akademik, tetapi juga agen transformasi nilai yang
menentukan arah pembentukan karakter peserta didik sesuai tujuan luhur Maqasid al-Syari‘ah.

Pendidik PAI juga dituntut berfungsi sebagai agen perubahan yang mampu memfasilitasi dialog, refleksi kritis, dan proses
pemaknaan terhadap isu-isu sosial secara proporsional [23], sehingga peserta didik tidak hanya memahami ajaran agama
dalam tataran konseptual, tetapi mampu menimbang realitas sosial melalui lensa etika Islam yang moderat. Dalam
kerangka Pembelajaran Berbasis Kasus (Case-Based Learning), guru memegang otoritas akademik sekaligus tanggung
jawab moral untuk mengarahkan mahasiswa menelaah problem kemanusiaan kontemporer seperti intoleransi,
ketimpangan sosial, dan kekerasan berbasis identitas melalui perspektif wasathiyyah yang menekankan keseimbangan,
keadilan, serta penghormatan terhadap keragaman, sehingga mereka memahami bahwa upaya mewujudkan keadilan
sosial, komitmen anti-kekerasan, dan pemuliaan martabat manusia merupakan bagian integral dari Figh Mu ‘amalat yang
berorientasi pada kemaslahatan publik [22]. Konfigurasi peran ini menempatkan Guru PAI sebagai katalisator utama yang
memastikan pendidikan agama tidak berhenti pada reproduksi pengetahuan normatif atau kepatuhan ritual, tetapi
melahirkan individu dengan integritas moral-sosial, kemampuan literasi etis, serta kesiapan berkontribusi dalam
mengaktualisasikan nilai-nilai Rahmatan lil ‘Alamin dalam konteks kehidupan sehari-hari.[25] Posisinya sebagai
penghubung antara teks dan realitas menjadikannya figur sentral dalam memastikan bahwa ajaran Islam termanifestasi
secara nyata melalui penghormatan terhadap Karamah al-Insan dan penguatan Ukhuwwah Basyariyyah sebagai prinsip
persaudaraan universal yang meneguhkan bahwa kemuliaan manusia merupakan dasar hubungan sosial dalam masyarakat
plural [21].

Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License
229



https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.id

Ade Ramli Hidayat', liman Nafi'a?, Hajam3, Anam Khoirul Rozak*, Meiza Fajar Akbar®
Jurnal Bersama Iimu Pendidikan Vol. 1 No. 4 (2025) 225 — 231

4. KESIMPULAN

Kajian ini menegaskan bahwa nilai-nilai teologis Islam khususnya konsep Karamah al-Insan sebagai prinsip pemuliaan
martabat manusia dan misi Rahmatan lil ‘Alamin sebagai etika rahmat universal yang merupakan fondasi filosofis yang
kokoh bagi penguatan orientasi humanistik dalam Pendidikan Agama Islam (PAI). Nilai-nilai tersebut menuntut
keseimbangan antara kesalehan ritual (hablum minallah) dan kesalehan sosial (hablum minannas), sehingga
keberagamaan tidak berhenti pada praktik simbolik, tetapi menjelma menjadi tindakan etis dalam kehidupan
multikultural. Temuan penelitian menunjukkan bahwa internalisasi nilai kemanusiaan universal dalam PAI hanya dapat
dicapai melalui pergeseran paradigma dari pendekatan normatif-dogmatis menuju model humanistik-transformatif yang
dialogis, kontekstual, digital-literate, dan berbasis aksi. Implementasi ini diwujudkan melalui metodologi seperti
pembelajaran berbasis kasus, dialog filosofis, service learning, literasi digital keagamaan, serta keteladanan moral (uswah
hasanah) dari pendidik yang berfungsi sebagai agen perubahan dan fasilitator refleksi kritis atas persoalan sosial-
kemanusiaan kontemporer. Secara konseptual dan praktis, PAI berbasis nilai kemanusiaan memiliki potensi strategis
untuk merekonstruksi pendidikan Islam di era global, karena mampu menjadi penyangga terhadap narasi ekstremisme
dan radikalisme sekaligus melahirkan generasi yang berintegritas moral, toleran, serta berkomitmen pada keadilan sosial
dan penghormatan terhadap pluralitas sebagai manifestasi nyata dari etika Islam berorientasi Magasid al-Syari‘ah. Selain
itu, kajian ini membuka ruang bagi penelitian lanjutan terkait pengembangan model pembelajaran empiris, instrumen
evaluasi karakter humanistik, dan desain kurikulum integratif yang lebih aplikatif pada berbagai jenjang pendidikan.

REFERENCES

[1] K. Kusmana, “EPISTEMOLOGI TAFSIR MAQASIDL” MUTAWATIR, vol. 6, no. 2, pp. 206-231, Feb. 2018, doi:
10.15642/mutawatir.2016.6.2.206-231.

[2] A. Syukri, A. N. Frarera, S. Nurhaliza, A. A. Ritonga, and A. Darlis, “KONSEP TARBIYAH, TA’LIM DAN TA’DIB DALAM
DUNIA PENDIDIKAN ISLAM,” Al-Fatih J. Pendidik. dan Keislam., vol. 6, no. 1, pp. 91-108, 2023.

[3] Zainuddin, “TUJUAN PENDIDIKAN ISLAM PERSPEKTIF INSAN KAMIL,” JARIAH J. Risal. Addariyah, vol. 8, no. 2, pp.
1-8, 2022, doi: https://doi.org/10.56324/jariyah.v8i2.43.

[4] Tu’aini, “MANUSIA DALAM TAFSIR AL-QUR’AN DAN IBNU ARABI: DISKURSUS TENTANG KONSEP INSAN
KAMIL,” J. Rev. Pendidik. Dan Pengajaran, vol. 6, no. 4, pp. 2983-2990, 2023, doi: https://doi.org/10.31004/jrpp.v6i4.20960.

[5] D.Najmudin, “Rekonstruksi Kurikulum Pendidikan Agama Islam sebagai Wahana Internalisasi Nilai-Nilai Islam Rahmatan Lil
‘Alamin,” Murid J. Pemikir. Mhs. Agama Islam, vol. 3, no. 1, pp. 70-80, 2025.

[6] Sumiati and Mumtahanah, “KONSEP INTEGRASI PILAR-PILAR AJARAN ISLAM DALAM KURIKULUM PENDIDIKAN
AGAMA ISLAM,” J. MUDARRISUNA Media Kaji. Pendidik. Agama Islam, vol. 15, no. 2, pp. 370-386, 2025, doi:
https://doi.org/10.22373/es2y6k70.

[7] Maulidya Nisa, Siti Salma Shobihah, M. I. Firmansyah, A. Fakhruddin, and S. Anwar, “An Affective Domain Evaluation in
Islamic Education: A Perspective from Self-Determination Theory,” Progres. J. Pemikir. dan Pendidik. Islam, vol. 13, no. 01,
pp. 101-114, Apr. 2024, doi: 10.22219/progresiva.v13i01.31509.

[8] S.Sukatin, “PENDIDIKAN KARAKTER DALAM PRESPEKTIF ISLAM,” NUR EL-ISLAM J. Pendidik. dan Sos. Keagamaan,
vol. 5, no. 2, pp. 131-149, Oct. 2018, doi: 10.51311/nuris.v5i2.111.

[9] J. W. Creswell, Research Design: Qualitative, Quantitative, and Mixed Method Approaches. New Delhi: SAGE Publications
India Pvt. Ltd, 2009.

[10] K. Krippendorff, Content Analysis: An Introduction to Its Methodology. 2455 Teller Road, Thousand Oaks California 91320:
SAGE Publications, Inc., 2019. doi: 10.4135/9781071878781.

[11] N. Zainab, “Rekonstruksi Kurikulum Pendidikan Agama Islam: Analisis Model Kurikulum Rahmatan lil Alamin,” TADRIS J.
Pendidik. Islam, vol. 15, no. 2, pp. 168-183, Dec. 2020, doi: 10.19105/tjpi.v15i2.4022.

[12] A.K.Rozak,J. T. Trisno, I. Nafi’a, Hajam, and M. F. Akbar, “PAI, SOLIDARITAS SOSIAL, DAN MODERASI BERAGAMA:
ANALISIS SOSIOLOGIS ATAS DINAMIKA KEAGAMAAN DI ERA GLOBAL,” AL-MUQADDIMAH J. Educ. Relig.
Perspect., vol. 1, no. 3, pp. 8-16, 2025.

[13] G. V. Al Aziiz, “STRATEGI PENGAJARAN DAN IMPLEMENTASI NILAT MODERASI ISLAM DALAM KURIKULUM
PENDIDIKAN AGAMA DI LINGKUNGAN SEKOLAH,” Al-Mugoddimah J. Educ. Relig. Perspect., vol. 1, no. 1, pp. 23-30,
2025.

[14] H. Meiza Fajar Akbar, Zahrotus Saidah, Ilman Nafi’a, “THE RELATIONSHIP BETWEEN ISLAM, EDUCATION, AND
SOCIETY,” vol. 4, no. 3, pp. 1213-1222, 2025.

Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License

230


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.id

Ade Ramli Hidayat', liman Nafi'a?, Hajam3, Anam Khoirul Rozak*, Meiza Fajar Akbar®
Jurnal Bersama Iimu Pendidikan Vol. 1 No. 4 (2025) 225 — 231

[15]

[16]

[17]

[18]

[19]

[20]

[21]

[22]

[23]

[24]

[25]

M. F. Akbar and A. H. Firdaus, “Landasan Psikologi Kurikulum,” Tarb. J. llmu Pendidik. dan Pengajaran, vol. 2, p. 218, 2023,
[Online]. Available:
https://jurnal.diklinko.id/index.php/tarbiyah/Published:31Desember2023https://jurnal.diklinko.id/index.php/tarbiyah/

S. Hadid, Chasanah, and Khuriyah, “Revitalisasi Kurikulum PAI: dari Pendekatan Doktrinal ke Pendekatan Humanistik,”
JURRIPEN J. Ris. Rumpun IImu Pendidik., vol. 4, no. 1, pp. 448-460, 2025, doi: https://doi.org/10.55606/jurripen.v4i1.4808.

Syarifah Normawati, “Menakar Kurikulum Pendidikan Agama Islam di Era Pendidikan Modern,” J. QOSIM J. Pendidik. Sos.
Hum., vol. 3, no. 2, pp. 619-625, May 2025, doi: 10.61104/jq.v3i2.1064.

M. A. Shofi, I. Bayhaki, and M. Hesan, “LOGIKA MULTIDIMENSIONAL-PROGRESIF MAQASHID SYARIAH UNTUK
PEMBANGUNAN FIQH KEMANUSIAAN,” Al-Qalam J. Penelit. Agama dan Sos. Budaya, vol. 13, no. 2, pp. 2-13, 2022.

S. Maulidin, N. Mukhabibah, and A. U. Hidayati, “REKONSTRUKSI KURIKULUM PENDIDIKAN AGAMA ISLAM
BERBASIS NILAINILAI MODERASI BERAGAMA: TINJAUAN LITERATUR,” Khazanah J. Stud. Agama, Sos. dan Kebud.,
vol. 1, no. 1, pp. 51-63, 2025.

A. D. Rohayana, “Urgensi Materi Maqashid al-Syariahpada Mata Pelajaran PAI,” Edukasia Islam., vol. 4, no. 3, pp. 243-260,
Nov. 2019, doi: 10.28918/jei.v4i2.2302.

A. Ridho, “INTERNALISASI NILAI PENDIDIKAN UKHUWAH ISLAMIYAH, MENUJU PERDAMAIAN (SHULHU)
DALAM MASYARAKAT MULTIKULTURAL PERSPEKTIF HADIS,” Kariman J. Pendidik. Keislam., vol. 5, no. 2, pp. 29—
48, Sep. 2018, doi: 10.52185/kariman.v5i2.19.

Firdiansyah and T. Hendrawati, “INTERNALISASI NILAI-NILAI MODERASI BERAGAMA DALAM PEMBELAJARAN
PENDIDIKAN AGAMA ISLAM MELALUI MODEL PROBLEM BASED LEARNING,” at-Tajdid J. Pendidik. dan Pemikir.
Islam, vol. 7, no. 2, pp. 292-303, 2023, doi: http://dx.doi.org/10.24127/att.v7i2.2973.

A. N. R. Irsail, A. A. F. Al-Huda, and L. Hakim, “Insersi Nilai Islam Moderat Untuk Menanggulangi Radikalisme dan
Ekstrimisme di Era Society 5.0,” Risalah J. Pendidik. Dan Stud. Islam, vol. 11, no. 1, pp. 355-369, 2025, doi:
https://doi.org/10.31943/jurnal_risalah.v11i1.1232.

M. Munir, “PERAN GURU PAI SEBAGAI USWAH HASANAH DALAM MENINGKATKAN EMOTIONAL QUOTIENT
INTELLIGENCE (EQ) PESERTA DIDIK,” Ambarsa J. Pendidik. Islam, vol. 5, no. 1, pp. 53-65, Feb. 2025, doi:
10.59106/abs.v5i1.273.

M. F. Akbar, “Tipologi Pesantren Sebagai Lembaga Pendidikan Islam (Studi Kasus Di Pesantren Jagat Arsy),” Gudang J.

Multidisiplin limu, vol. 1, no. 6, pp. 242-246, 2023, [Online]. Auvailable:
https://gudangjurnal.com/index.php/gjmi/article/view/193

Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License

231


https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/deed.id

